328

UN AUTRE TYPE D’EGLISE ?

Voici les propos de deux étudiantes de Cégep. Elles
souhaitent une Eglise plus transparente, plus proche et
plus conséquente, qui pourrait alors retrouver droit de
parole auprés de ceux qui luttent.

Nos principales préoccupations au sujet de la foi
concernent l'attitude de I'Eglise et son interprétation de I'Evangile par
des actions concrétes, par sa pratique.

Selon nous, si les chrétiens ne travaillent pas pour un
changement, alors I'Evangile n'est pas annoncé. Il faut que les
chrétiens vivent la ou les gens sont exploités, 1a ou le monde essaie
de se relever. Les chrétiens doivent étre conscients et réveillés, au
nom méme de leur foi. s n'ont pas le droit de ne pas savoir. A cause
de tout ¢a, la position actuelle de I'Eglise nous questionne.

L’Eglise, dans sa forme, dans ses structures et dans sa
liturgie, véhicule la soumission et une vision qui empéche tout
changement social : « Tu vis ta foi en dehors de ta vie ». « La vraie vie
n'est pas ici ». « Le bon pasteur, et les fideles en arriére ». « S'ily a
des injustices dans le monde, c’'est Dieu qui le veut ». « Que cette
communion, Seigneur, en nous guérissant du péché, nous donne part
aux joies du ciel » (Oraison de communion pour le temps du Caréme).
L'Eglise a donc perdu le droit de parole auprés de ceux qui luttent.

L'Eglise est-elle au service des plus pauvres ou des
plus riches ? Il y a des choses contradictoires, par exemple I'Eglise qui
dit que l'on doit étre démuni, détaché des biens terrestres, et les
communautés religieuses qui sont trés, trés riches. Encore en 1978,
on louait des bancs pour la messe de Noél . . . ! Certains curés vivent
dans de véritables chateaux. Dans les systémes capitalistes, I'Eglise
ne prend pas parole, mais ce silence nous indique sa position réelle :
le maintien du statu quo. On acheéte la dignité des travailleurs, on les

329

exploite, on les laisse dans des conditions de vie misérables : de 30 a
40% des assistés sociaux sont sous le seuil de la pauvreté et l'Eglise
se tait face & ces injustices. Peut-étre que I'Eglise ne sait pas
reconnaitre les plus pauvres.

Pourrait-on imaginer un autre type d’Eglise ? Une
Eglise ou la femme est égale a 'homme, ol la femme n'est pas
confinée a un réle subalterne. Une Eglise ou le pouvoir réel de I'Eglise
est laissé & la base, ol les gros bonnets de I'Eglise n'en sont plus des
dirigeants, mais sont au service des hommes et des femmes. Une
Eglise qui dénonce les injustices. Est-il utopique de penser ainsi ?

Monique Charron, Jocelyne Gamache

UNE EGLISE POPULAIRE A BATIR

Le texte qui suit rejoint les interrogations d’un grand
nombre de jeunes d’aujourd’hui: ne faudrait-il pas
ensemble bétir une Eglise populaire, plus proche des
hommes d’aujourd’hui ? A la faveur de la disparition de
la peur du changement, I'approche militante, mission-
naire et solidaire ne pourrait-elle pas devenir un
merveilleux signe d’espérance ? Ce sont la des ques-
tions que pose un étudiant en sciences sociales a
I'Université.

Une Eglise loin des hommes . ..

L'Eglise a été trés intimement liée a [Ihistoire du
Québec. Omniprésente par le passé et plutdt du coté du pouvoir en
place, elle semble ne pas s'étre relevée du choc que fut pour elle la
« révolution tranquille ». En effet, non seulement céda-t-elle le contréle




330

et l'encadrement des écoles et des hdpitaux, mais aussi devint-elle de
plus en plus absente des enjeux sociaux et plus particulierement de la
réalité des pauvres, des opprimés, des exploités. Si bien que, depuis
quelques années, on peut affirmer que I'Eglise semble préférer la
tranquillité¢ des salons de méditation aux combats sur la place
publique. Et si parfois elle éleve la voix, c’est plus pour condamner
une allusion a l'un ou lautre de ses vieux dogmes poussiéreux que
pour dénoncer I'exploitation des gagne-petits et la domination des
monopoles. Nous y reviendrons.

... qui refuse de se convertir

Cette absence de I'Eglise, on peut aussi la constater
dans le milieu auquel j'appartiens, le milieu étudiant. Il y a, bien sr,
dans plusieurs de nos Cégeps et Universités, des services de
pastorale qui rejoignent quelques étudiants. Mais dans 'ensemble, la
maijorité¢ des étudiants de ma génération sont culturellement les
héritiers d’'une époque décléricalisée et séculiére. La question ecclé-
siale ainsi que la pensée de la religion n’occupent objectivement que
peu de place dans leur réflexion. Mais il y a aussi que I'Eglise d'ici
participe & sa maniére a la crise des institutions et guelle est par
conséquent incapable de formuler un projet pastoral significatif en
milieu étudiant de méme que dans I'ensemble de la société. Il y a
probablement plusieurs raisons & cela mais je voudrais en soulever
une que je considére parmi les plus importantes : I'Eglise d'ici refuse
de se convertir & la réalité. |l est possible et méme probablement
compréhensible qu'a certaines périodes de I'histoire, une institution
comme I'Eglise se sente déboussolée, qu'elle se cherche quelque
peu. Mais la meilleure fagon d'étre présent au monde n'est-elle pas de
se convertir au réel, d’essayer de comprendre et méme de se laisser
interpeller par le monde ?

Or il me semble que notre Eglise fonctionne plutét a
Finverse. On a pu le constater derniérement avec la piece « Les fées
ont soif » ol Mgr Grégoire est entré en « scéne » pour condamner une
piece quil mavait d'ailleurs pas vue et qui dénoncait plutét les
représentations aliénantes qu'on a pu se faire de Marie au cours de
notre histoire que Marie elle-méme. N'est-il pas d'ailleurs étonnant de
constater que « des voix chrétiennes, si promptes a crier au scandale
devant une piece de théatre, restent souvent étrangement silencieu-
ses devant d’autres réalités autrement plus scandaleuses de notre
société »' 2 N’y a-t-il pas des blasphémes encore plus graves —
1. Des chrétiens partagent la soif et la colére des fées, dans Le Devoir, 15

décembre 1978, p. 5.

331

permanents ceux-la — qui maintiennent les hommes et les femmes
dlici et dailleurs dans des situations inhumaines et cela, parfois, au
nom méme d'une civilisation chrétienne : exploitation, répression,
chémage, inflation, fermetures d’usines, etc. ? Cela, I'Eglise ne semble
pas l'avoir compris ou ne semble pas vouloir le comprendre. Il me
semble qu’elle refuse méme d’écouter et encore moins de comprendre
un autre son de cloche que le sien. Elle a encore le vieux réflexe de
concevoir sa mission dans le seul geste d'interpeller le monde sans se
laisser & son tour interpeller de la méme fagon. Elle a son interpréta-
tion de I'histoire et il N’y qu'elle qui est valable. Elle est infaillible,
immuable et cela lui permet d'imposer /a vérité. On n’a pas alors a
s'étonner que tout « se fasse d'en haut» et que toute remise en
question fasse rapidement figure de « blasphéme ».

... et qui a peur du changement

Notre Eglise est de plus tiraillée par la peur du
changement. Elle a peur d'innover, d'inventer et ce, au risque de se
tromper. Pas seulement absente dans les enjeux sociaux, elle est
aussi en retard sur son propre terrain. Les liturgies paroissiales sont
encore froides, passives et bien souvent complétement désincarnées.
Les structures décisionnelles concernant les affaires de la fabrique et
de la communauté paroissiale dans son ensemble sont encore lourdes
et peu accessibles. La participation des laics aux ministeres est aussi
limitée qu'encadrée.

Des efforts de reconstruction

Il faut voir toutes ces réalités comme des signes que
I'Eglise du Québec, aprés les expériences d’effondrement des années
'60, vit, & des degrés divers et de différentes fagons, des efforts de
reconstruction et que la tendance dominante actuelle consiste a
vouloir reconstruire I'Eglise sur les mémes bases qu’'autrefois et selon
les mémes plans. Cela explique, & mon avis, le refus de I'Eglise de se
convertir au monde de méme que son refus d'inventer, d'innover. Les
croyants de cette tendance ont la nostalgie de la chrétienté perdue ou
les vocations sacerdotales et religieuses étaient nombreuses, ou les
églises étaient remplies et ou les évéques jouaient un réle social
important. lls sont davantage préoccupés par les luttes pour I'école
catholique et la présence institutionnelle de I'Eglise a I'école plutét que
par les problemes de l'école et la recherche d'une incarnation de
I’Eglise dans ce milieu. C'est comme ce curé qui, constatant la baisse
de pratique dans sa paroisse, met au point un « plan d’évangélisa-
tion » qui a pour objectif de ramener les paroissiens a la pratique




332

religieuse sans pourtant se demander pourquoi ceux-ci I'ont abandon-
née, sans se demander s'il 'y a pas quelque chose a I'Eglise qui
aurait incité ces paroissiens a ne plus pratiquer.

Une deuxiéme tendance, de plus en plus forte ces
dernieres années, a fait poindre plusieurs mouvements « spirituels »
comme le mouvement charismatique, la Rencontre, Cursillo, etc. Je ne
veux pas remettre ici en question les valeurs positives que véhiculent
ces mouvements comme, par exemple, la reconnaissance de I'Esprit
Saint et la prigre, mais force m'a été de constater — car jai fait ma
« rencontre » — que ces mouvements sont fortement basés sur le
« sentimentalisme » et une conception de Jésus-Christ et de la foi
extrémement individualiste, épidermique et désincarnée. Des techni-
ques d'animation de groupe — que je serais tenté de qualifier de
manipulation — réussissent a faire vivre aux nouveaux adeptes de ces
groupes des fins de semaines extrémement intenses ou il leur arrive
des événements de toutes sortes de méme que des « surprises »
toutes préparées d’avance (discours, polankas, closings) et qui sont
destinées a te présenter un Jésus-Christ qui vient te sauver, te
sécuriser devant la présence d’'un monde qui court a sa perte, etc. |l
n'y a aucune pratique liée a ces « techniques d’évangélisation ». S'il y
en a une, elle est trés individualisée et elle n’offre aucune perspective
de transformation. Fait intéressant, exploiteurs et exploités coexistent
dans la « paix la plus sainte » & l'intérieur de ces mouvements. C'est
compréhensible, puisque selon cette tendance, ce sont uniquement
les coeurs qu'il faut changer et non pas les structures. Je ne suis pas
contre le fait de changer les coeurs, mais je me demande si on peut y
arriver sans changer aussi les structures. Comme le dit si bien Benoit
Fortin, « je me sens mal & l'aise lorsque je me retrouve dans une foule
jubilante de chrétiens qui frappent des mains et qui multiplient les
alléluias. Je me demande s'ils sont au courant que le monde meurt de
faim, qu'il y a la guerre, qu’il y a linjustice et 'oppression. Je me
demande quel fait de libération est a la base de I'émerveillement de
ces chrétiens. (...) La qualité de la priére repose sur la capacité
d’amour et de justice. Il devient impossible de prier et d’exploiter en
méme temps ses ouvriers. Comment prier sans s’engager dans la
transformation du monde ? »2

Enfin, je crois que cette option accentuera, a long
terme, l'impression de marginalité que vivent beaucoup de chrétiens.
En recherchant un consensus et une unanimité qui n'existent plus, en
véhiculant un apolitisme qui ne fait que renforcer le statu quo social et

2. Benoit FORTIN, Priere et engagement, dans Relations, décembre 1978.

333

ecclésial, cette tendance risque bien de se fermer & tout dialogue et de
s'engager sur une voie autoritaire ou, a force de nier le conflit, on
l'accélére finalement. Cette Eglise qui se construit dans la tranquillité
des églises désertées pourra difficilement étre « sacrement du salut »
pour le monde populaire d'ici.

L’approche militante, un signe d’espérance

Heureusement, on peut percevoir un autre mouvement
dans I'Eglise d'ici. Assurés que I'Eglise vaut surtout par ses témoins et
ses militants, des chrétiens et des chrétiennes ont opté pour les
pauvres et lincarnation de I'évangile dans la nouvelle réalité sociale
que nous vivons depuis le début des années '60. Ces chrétiens
militent dans des syndicats, des organisations populaires et étudian-
tes, des groupes de quartier, etc. lls se veulent solidaires dans leur
caeur et dans leur pratique des opprimés, des exploités, des laissés
pour compte de la société. lls portent en eux et avec les pauvres un
projet de transformation de la société qui se veut plus juste, plus
fraternel, ou 'homme n'a pas le droit d’exploiter son frére. lls voient
leur engagement dans la lutte des pauvres comme une fagon concréte
d'annoncer et de construire le Royaume de Dieu.

. Minoritaire au sein de I'Eglise, cette tendance n'en
rejoint pas moins les structures fondamentales de la pratique de
Jésus : les pauvres apparaissent non seulement comme les destina-
taires privilégiés de I'évangile, mais comme source et lieu de sa
compréhension. Dans cette perspective, on met davantage l'accent
sur les témoignages et la solidarité que sur la prédication et les
« ceuvres de charité ». On croit davantage a la communication de la
foi par contagion vécue dans une praxis que par propagation. La foi y
est d'abord vue comme pratique de 'amour efficace plus que comme
quéte de sens. On y redécouvre la pratique de Jésus comme plus
fondamentale que ses paroles.

Dans cette perspective, évangéliser, c’est d’abord étre
ouvert au Seigneur, c’est d’abord se convertir aux cris des pauvres et
aux souffrances du milieu. C'est s'engager avec les pauvres dans leur
lutte de libération. Si I'évangélisation est d’abord expérimentée dans la
facon de vivre, elle est aussi liée a la capacité d’annoncer la présence
libératrice de Jésus-Christ au sein de lhistoire. Et dans ce sens,

l'annonce de la Bonne Nouvelle est inséparable de la pratique de la
justice.

.Cette dynamique de I'évangélisation se vit dans une
recherche qui est essentiellement communautaire et continue. Elle




334

suppose & la fois une attention constante a la réalité et une ouverture
permanente a l'initiative de Dieu. C’est dans cette expérience d’enga-
gement et de conversion que se construit une spiritualité véritable-
ment incarnée. Enfin, dans l'efficacité de 'engagement se découvrent
la gratuité de 'amour de Dieu et I'expérience de la priére. Au cceur des
problémes que pose la transformation de la société; on découvre
« 'espérance contre toute espérance » et 'importance de la célébra-
tion.

Eglise, mission et institution

Ces chrétiens et ces chrétiennes, pionniers d'une
Eglise populaire, plus vraie, qui est encore a I'état d’embryon,
s'identifient plus & la mission de I'Eglise qu'a I'Eglise méme (institu-
tion). lls ne sont pas moins conscients de leur coresponsabilité de la
situation de péché et d'infidélité de I'Eglise dans 'accomplissement de
sa mission. C’est pour cela qu'ils ne se coupent pas de I'Eglise,
puisqu’il y a la aussi des conversions et des libérations a réaliser,
qu'ils ont des questions a lui poser sur les décisions qu’elle prend, sur
ces orientations pastorales, sur la formation des prétres, sur la
participation véritable des laics et plus particulierement des femmes
aux ministeres. Mais bien vite, tout en voyant l'importance de
continuer d’y étre présents, ces chrétiens se rendent compte que ce
n‘est pas autour de ces « tables diocésaines » que naitra cette Eglise
populaire. lls sentent que c’est la ou les gens sont écrasés, la ou ils
vivent une expérience de libération que se manifestent les signes de la
venue de Dieu et que se construit, a travers I'expérience de son
peuple, 'Eglise de Jésus-Christ. C'est pour cette raison que ces
chrétiens se doivent de créer des liens réels, et pas seulement dans
leur téte, avec des gens qui souffrent, des gens qui luttent et qui sont
dans une situation pour expérimenter Dieu-présent-a-leurs-libérations.
Dans cet optique, ces chrétiens doivent se dissocier du langage
« neutre » de I'Eglise quand elle refuse de prendre véritablement parti
pour les pauvres avec toutes les conséquences que cela peut
comporter. lls ne doivent pas avoir peur d'analyser lucidement les
rouages de I'exploitation et de la violence organisée. Et enfin, pour
vaincre leur isolement et grandir ensemble, en Eglise, ces chrétiens
doivent se regrouper, lire leur histoire, partager leur espérance et
célébrer leurs libérations. Ainsi seulement ils pourront développer une
théologie (réflexion de foi) & partir de leur praxis de libération et
transformer le monde et I'Eglise.

335

Solidarité

Cette option pastorale, des groupes comme le
M.E.C.Q. (Mouvement d’Etudiants Chrétiens du Québec) auquel
j'appartiens, la J.E.C. (Jeunesse Etudiante Chrétienne), la J.O.C.
(Jeunesse Ouvriére Chrétienne), le Réseau des Politisés Chrétiens et
quelques autres, commencent & la vivre avec leurs membres, mais ils
la vivent encore trés peu entre eux. Je sais que l'importance d’une
plus grande solidarité entre nos mouvements aux mémes options
pastorales grandit de plus en plus au Québec. Cette solidarité est
extrémement importante, car, & mon avis, elle seule permettra a long
terme de donner a nos options et nos pratiques pastorales une
présence transformatrice significative dans la société et lEglise du
Québec.

Pierre Dostie

UNE ESPERANCE TROUVEE AILLEURS

Deux étudiants de Cégep affirmant qu'ils ne sont plus

croyants gardent quand méme souvenance de certai-
nes interrogations.

On nous a demandé d’expliquer les interrogations que
nous avons face a la religion et a la foi. Il se trouve que nous ne nous
posons plus de questions. Nous parlerons donc de celles que nous

nous sommes posées et des réponses que nous avons données a
quelques-unes d'elles.

Parce que nous sommes nés québécois-catholiques,
nous avons regu les sacrements et avons eu droit aux messes
hebdomadaires, aux cours de religion et aux problémes de conscience




